Apartheidregimets
vitenskapshistorie

Den som kontrollerer forestillingen om hva som er naturlig, kontrollerer samtidig et sett av forestillinger om
hvordan samfunnet best bor organiseres. Slik var det i hvert fall i Syd-Afrika i perioden som ledet opp til
etableringen av raselovene for apartheidregimet in 1948." Nir man ser tilbake pd dette politiske og sosiale
systemet sd fremstdr det som riv ruskende galt. Et slikt anakronistisk kritisk perspektiv er bide etisk og
politisk fruktbart, men egner seg imidlertid dirlig som utgangspunkt for a forsta den politiske fremveksten
av raseskilleregimet. Skal man gjore det, si md man forsoke i sette en parentes rundt dagens oppfatninger
og heller dukke ned i forestillingsverden til politikere, jurister, og intellektuelle i Syd-Afrika pa 1930-tallet.
Den gang var det serlig vitenskapsmenn — for de var alle menn — som dannet det intellektuelle legitimerings-
grunnlaget for segregering. Siden de kontrollerte kunnskapen om hva som var rasemessig naturlig, klarte de
samtidig d sette dagsorden for hvordan samfunnet burde organiseres rasemessig.

Av Peder Anker, post doc, SUM

Det var, av alle mennesker, botanikere som fikk mest politisk
innflytelse i Syd-Afrika med hensyn til rasesporsmél. Grunnen
var at landets ledende politiker, general og statsminister Jan
Christian Smuts, hadde en livslang interesse for savannegress.
Blant botanikere ble han regnet som en av verdens ledende
eksperter pd omradet, og han brukte sin autoritet til 4 generere
rikelig med forskningsmidler for & promotere forskning pa dette
omridet av botanikken. Hans personlige bibliotek av botanisk
licteratur var det storste i Syd-Afrika, og besokende politikere
og diplomater ble aktivt oppfordret til 4 ta del i hans personlige
lidenskap. Landets botanikere hadde nazrmest fritt leide inn pé
hans kontor og til hans middagsbord, der de aktivt engasjerte
statsministeren i aktuelle samfunnsspersmal. I disse samtalene
var det serlig det skologiske perspektivet som fikk dominere.
Dkologer pa den tiden mente at urbefolkningen var & se pd som
en naturressurs, og at den gkologiske vitenskapens viktigste
formal var & gi en fullgod rettsfilosofisk legitimering av en
rasistisk befolkningspolitikk. Ordet "holisme” var her sentralt.
Holistisk humanekologisk vitenskap sekte 4 forklare hvorfor
ulike befolkningsgrupper burde leve atskilt i ulike bioregioner
under den hvite rasens overoppsyn. Denne artikkelen soker

4 redegjore for hvordan sentrale tilhengere av holistisk
humanekologi naturaliserte og dermed legitimerte et av den
nyere tids mest brutale regimer.

Statslederen og forskeren Jan Christian Smuts
Smuts interesser gikk langt utover savannegress. Han var
utdannet jurist og en selvlert filosof som forst laget ordet
"holisme”. Han vokste opp i Swartland, som er et av de

rikeste jordbruksomridene i Syd-Afrika. Som mange andre
unge menn fra velstdende familier tok han sin utdannelse ved
Cambridge University i England, der han studerte juss fra
1891 til 1894. Hans professorer ble fort meget imponert over
deres student, og ga ham de aller beste karakterer og en hel
serie med ®resbevisninger. Smuts selv var imidlertid ikke serlig
imponert over jusstudiets prinsipper, som han mente manglet
bide filosofisk og vitenskapelig fundament. Et slikt fundament

mente han forst 4 finne i rettsfilosofi om hvordan naturlige lover
burde ligge til grunn for samfunnets juridiske lover. Smuts
mente evolusjonsteorien til Charles Darwin best ga uttrykk for
naturlige lover hos mennesket, og mente derfor at juridiske lover
burde ha sitt fundament i biologien. Han s4 i den biologiske
utvikling av mennesket fra sjimpanser til fullt menneske en
parallell til den historiske utvikling av samfunnets lover mot
stadig heyere grad av frihet og respekt for menneskets iboende
verdighet og rettigheter.

Smuts avsluttet sine eksamener som beste student i sitt kull,

og ble tilbudt et &rs stipend for & utvikle sin rettsfilosofiske
argumentasjon. Til manges overraskelse valgte han 4 bruke
pengene til & studere Walt Whitmans poesi i stedet for torre
lovsamlinger, og resultatet ble en bok om poeten som vandret
fra forlag til forlag uten 4 bli akseptert, av kommersielle
drsaker.? Her argumenterer han for at man m3 bryte ned de
kunstige grensene som er satt mellom mennesket og naturen, og
heller studere Whitman som enhver annen biologisk organisme.
Hans poesi ble tolket i sammenheng med hans bioregion

(Long Island og Brooklyn ved New York), der naturens

vitale krefter fremskaffet hans unike kreative personlighet.
Whitman representerte, sammen med Goethe, den hoyest
mulige biologiske utvikling et menneske kunne oppné. Smuts
utviklet i denne sammenheng prinsippene for en psykologisk
vitenskap han kalte personologi, som graderte menneskers
personlighet. Lavest i hierarkiet finner man personligheten til
sjimpanser, buskmenn og urbefolkning, mens man gverst finner
medlemmer av den hvite rase, med sublime personligheter

som Goethe og Whitman pd toppen av naturens skala. Denne
gradualistiske forstdelsen av menneskenes personligheter brukte
han siden som et rettsfilosofisk fundament for tildeling av ulike
sivile rettigheter. De som hadde kommet lengst i den biologiske
utvikling — de som var mest menneske — skulle f3 flest
rettigheter i et rettferdig samfunn og fungere som samfunnets
ledere.



Smuts gjorde rask karriere etter sine studier. Han ble som
advokat ferst involvert i politikk som tilhenger av Cecil Rhodes,
siden general i Transvaals armé, for s 4 bli forsvarsminister fra
1910 til 1919. Han var en av forkjemperne for etableringen av
Unionen av Syd-Afrika i 1910 (landet hadde til da vert delt i
fire mindre stater), og som general fikk han enorm popularitet
for erobringen av tyske kolonier i det serlige Afrika under
Forste verdenskrig. Hans politiske oppsving ferte til at han

ble statsminister og minister for urbefolkningen (Minister

of Native Affairs) fra 1919 til 1924, og leder av det storste
Unionspartiet. Som landets leder gjennomferte han den
gradualistiske menneskerettighetspolitikk han hadde funnet
frem til i studiet av Walt Whitman. Den hvite rasens overlegne
personlighet innebar en iboende rett til herredemme over
landet, og urbefolkningen fikk rettigheter etter graden av deres
persons utvikling. Mange husker Smuts i dag som generalen
som kastet Mahatma Gandhi i fengsel nettopp fordi Gandhi
var uenig i Smuts’ graderingspolitikk.

Ectter krigen forspkte fargede sosialister & mobilisere motstand
ved & danne The Native Labour Union, noe Smuts fikk
forhindret ved 4 sette arméen inn mot slik mateaktivitet, og
mange mennesker ble drept. Et annet sammenstot skjedde i
Bulhoek (ved Queenstown) hvor en gruppe fargede joder nektet
4 jobbe pa en jodisk helligdag; politiet drepte nesten to hundre
av dem etter Smuts ordre. Likeledes Bondelswart hvor en
gruppe bantuer og hottentotter nektet & betale sin hundeskatt.
Som straff sendte Smuts fly som bombet landsbyene.

Smuts var pd tross av sin brutale nasjonale politikk kjent
internasjonalt som en fredselsker og forsvarer av men-
neskerettigheter. Han var en padriver for etableringen av
Folkeforbundet, og reiste verden rundt for & snakke om
forsoning etter verdenskrigen. Dannelsen av et ”United South
Africa” i 1910 var for ham en begivenhet andre land kunne
leere av. Nér ulike folkeslag som tyskere, nederlendere, briter,
indere og urbefolkning kunne leve sammen i en union i Afrika,
s& kunne kanskje Europa og resten av verden bruke Syd-Afrika
som modell? Slike tanker kom ikke bare til uttrykk i hans
politiske arbeider, han arbeidet ogsd med 4 gi dem et filosofisk
fundament i en undersekelse han kalte An Inquiry into the
Whole? 1 dette forarbeidet til en bok ser han for seg at en
universell livskraft i naturen binder menneskene sammen til en

helhet.

Smuts’ interesse for naturfilosofi hadde sin bakgrunn i hans
nevnte interesse for botanikk og ekspertise i savannegress.
Botaniske hager var hans fremste moteplass for uformelle
politiske mgter, og politikere klarte ofte & innynde seg hos
ham med botanisk kunnskap. P4 sine fridager kunne han g
lange turer i all ensomhet ute i naturen. Hans dagboker viser
at han pd slike turer kunne ta av seg klerne for & vere nermere
naturkreftene, samtidig som han leste hayt for seg selv fra
Whitman og Goethe. For ham var naturen og naturkreftene en
ledesnor bdde i hans personlige og politiske liv. Han ga varm
stotte til naturvern, serlig til tanken om 4 danne nasjonale
naturparker og reservater.

Dkologisk forskning i Syd-Afrika

Smuts sin lidenskap for naturparker og botanikk gikk ikke
updaktet hen blant landets botanikere og skologer. De var
selvfolgelig begeistret for 4 ha en forkjemper for deres interesser
s sentralt i den politiske virkelighet. Ledende botanikere spiste
ukentlig ved statsministerens bord, de arrangerte smi botaniske
ekspedisjoner for 4 underholde besokende politikere. Som en
strategisk del av oppbyggingen av nasjonen gnsket Smuts en full
kartlegging landets flora, og botanikerne var naturlig nok over
seg av begeistring for deres vidsynte statsleder.

Det vil fore for langt & redegjore for alle de som etter hvert ble
involvert i den botaniske kartleggingen av Syd-Afrika. To av
dem ber likevel nevnes fordi de ble ledende forskere i prosjektet:
John William Bews og John Phillips. Det var disse to som
introduserte pkologisk forskning i landet og etter hvert utviklet
humanekologisk vitenskap.

Bews vokste opp p& Orkneyene og var meget stolt over &
nedstamme fra vikingen Turf-Einar (slakteren av Torfinn
Skallesplitter og Erik Blodgks). Denne nordiske herkomst
betydde ikke lite for Bews da han som nyutdannet okolog fra
Edinburgh kom til Syd-Afrika i 1910 som professor i botanikk
ved Universitetet i Natal. Her etablerte han seg raskt som

en dominerende og karismatisk skikkelse som publiserte en
hel serie med artikler og beker om den lokale floraen sett fra

et gkologisk perspektiv. Som spesialfelt fokuserte Bews pa
betydningen av ulike sorter gress i det skologiske samspillet.
Han studerte hvordan ekologiske relasjoner forandret seg

fra dalbunner opp til fjelltoppene pd godt over 3000 meter

i Drakensberg Range. Dette var et forskningsprosjekt som
passet som hdnd i hanske med Smuts’ interesser for bade gress
og fjell, og de to ble raskt gode venner. Det var imidlertid ikke
bare Bews’ spesialisering og vennskap med Smuts som sikret
ham voksende betydning blant Syd-Afrikas botanikere. Uni-
versitetspolitikken i Edinburgh, der Bews fikk sin utdannelse,
fokuserte pa bredde i stedet for rask spesialisering i utdannelsen.
Han hadde derfor fitt bred skolering i filosofy, litteratur og
historie, foruten en innfering i naturvitenskapene generelt og
gkologi spesielt. Denne tverrfaglige kunnskapen tok han med
seg i undervisningen i Natal, der en av hans studenter ikke
kunne la vere & lure pd "hva i all verden gamle Virgil hadde &
gjore med botanikk?™ Bews’ forelesninger i botanikk ble raskt
legendariske for inkluderingen av referanser til alt fra greske
tragedier til oppfinnelsen av dampmaskinen og ekspresjonistisk
kunst. Dette var pd ingen méte ment som humoristiske innslag
som kunne sprite opp ellers torre utlegninger av latinske navn
pa plantefamilier. Slik han s& det, handlet gkologisk vitenskap
om 4 trekke linjer og forbindelser mellom ulike fag for pd

den mdten 4 se alt liv med dets ulike manifestasjoner som ett
hele. Han gnsket 4 trene sine studenter til 4 trekke tverrfaglige
forbindelser inn i en skologisk syntese der planter, dyr og
menneskelig aktivitet ble forstdtt som deler av et stort samspill.

Phillips var noe yngre enn Bews, og i motsetning til sin kollega
s& vokste han opp i Syd-Afrika i en familie hvor den hvite
rasens herskerrolle ble tatt for gitt. Hans interesse for botanikk
fikk han som aktiv speider, siden dro ogsa han til Edinburgh,
hvor han fikk den samme tverrfaglige utdannelsen i skologisk
forskning som Bews. Da han returnerte til Syd-Afrika tok han



seg jobb som skogsforvalter i Knysna. Temmerhoggere er ikke
alltid pa samme belgelengde som akademikere, og Phillips fant
det serlig vanskelig & jobbe sammen med folk med blandet
etnisk bakgrunn eller hva han beskrev som ”fattige, forakeelige,
og som regel degenererte produkter av raseblanding.” Denne
frykten for degenerering av de rene rasene ble senere et
hovedtema i Phillips’ forsvar av humanekologi og naturvern.

Smuts delte fulle ut Phillips’ fryke for biologisk og sosialt
forfall hvis mennesker av ulik etnisk bakgrunn frict fikk omgas
hverandre og lage barn sammen. Han leste med interesse
Phillips etter hvert voksende liste av publikasjoner om skogens
gkologi, og inviterte ham ofte til sitt hjem der de diskuterte
forsvarlig skogbrukspolitikk, samt natur- og rasevern. Phillips
var bare 26 ir gammel da han forst mette Smuts, og han syntes
selvfolgelig det var stor stas & ha sosial omgang med landets
statsminister. Det var imidlertid ikke bare Smuts som politiker
Phillips beundret, det var ferst og fremst hans filosofiske og
vitenskapelige argumentasjon han sluttet seg til.

Smuts’ holistiske politikk

Smuts var overbevist om at en forsvarlig politikk mitte baseres
pa trygg vitenskapelig grunn. Selv om han regnet seg selv

som amater, ble han blant akademikere regnet som en habil
vitenskapsmann. I 1924 kom Unionspartiet i opposisjon og
Nasjonalistene tok over makten. Derfor kunne Smuts vie

mer tid til filosofi og botaniske studier. Han ble valgt til
president for det Sydafrikanske Vitenskapsakademi, der han
argumenterte for at livets begynnelse pa jorden mitte ha funnet
sted i deres land. Han s3 for seg hvordan evolusjonen av planter,
dyr og mennesker startet i Syd-Afrika, for s3 4 spre seg ut over
jorden. Dette gjorde den lokale fauna, flora og urbefolkning —
“vére levende fossiler ” — sarlig interessante for vitenskapelige
undersgkelser.® Hans artikler om temaet ble lovprist, men det
var forst og fremst hans filosofiske arbeid Holism and Evolution
fra 1926 som vakte internasjonal oppsikt.

Boken bygget p4 hans tidligere Walt Whitman-studie og An
Inquiry into the Whole-manuskriptet, samt studier av Spinoza
og Hegel. I boken argumenterer Smuts for at rentgen forskning
og Einsteins relativitetsteori viser at all materie er fylt av en
vital livskraft som knytter alt liv sammen til et balansert
harmonisk hele. Denne helhet kjennetegnes ikke av en brutal
overlevelseskamp, men av fredelig samarbeid og koeksistens
mellom liv. Det er de samarbeidende og kreative kreftene i
naturen som overlever i lengden, argumenterte Smuts, og s3
for seg kraftfelt i naturen som drev alt liv inn i fredfulle samliv
i “universets gkologi.”” Det var alt om & gjere, mente Smuts,

4 fjerne seg fra den dominerende mekanistiske og industrielle
holdningen til naturen for bedre 4 kunne leve i harmonisk
gkologisk sameksistens.

Smuts’ argumenter ble svart godt mottatt av en hel serie med
bokanmelderne, som serlig fant det nye ordet “holisme”

presist og lovende for videre filosofiske undersekelser. Mange
s4 Smuts i sammenheng med filosofer som Lloyd Morgan,
Samuel Alexander, Alfred North Whitehead og Henri Bergson,
men det var farst og fremst det faktum at Smuts var politiker
som fascinerte. Som en anmelder uttrykte det: "Han tilsvarer
kanskje bedre enn noen annen person Platons filosofkonge-

ideal.”® Smuts vektla ogsd at den politiske implikasjonen av
holisme var en stotte til Folkeforbundet som et sted der verdens
politikere nettopp kunne samles i harmoni og samarbeid.
Likeledes s3 han sin holistiske filosofi som et filosofisk
fundament for Unionen av Syd-Afrika, der ulike etniske
grupperinger og raser skulle kunne leve hver for seg i henhold
til sin respektive biologiske varenstilstand. Tanken var at hver
mennesketype (slik som for eksempel sump- eller buskmenn)
skulle leve i pakt med sin natur og i den ekologiske helhet de
stammet fra. Slik skulle et landomréde kunne ha mange lokale
gkologiske helheter som sammen dannet en sterre helhet i form
av en nasjon.

Det er viktig & merke seg at samtiden s& pd Smuts’ forslag som
humanistiske. Sosialpolitisk holisme innebar at alle mennesker
og folkeslag skulle finne sin naturlige biologiske plass i verden.
Menneskeartens ulike raser hadde gjennom 4rtusener utviklet
seg forskjellig avhengig av bioregion: noen mennesker (som
Goethe og Whitman) har et hoyt personlighetsnivd takket
vare en gunstig bioregion, mens andre ikke hadde kommet s&
langt pa utviklingsstigen. Smuts argumenterte for at det ville
vaere humanistisk & hjelpe de lavere menneskerasene opp pi et
heyere niva gjennom 4 la dem arbeide for de hvite, for eksempel
som tjenere, gruvearbeidere eller annet enkelt forefallende
arbeid. Denne arbeidsdeling var en del av det naturlige
harmoniske samarbeid i et holistisk fundamentert samfunn, og
Folkeforbundet var en ideell organisasjon for & organisere det

hele.

Holistisk gkologi i Syd-Afrika

To som absolutt fulgte med i offentlig debatt var Phillips og
Bews, som var meget sympatiske til Smuts’ tanker om politikk,
holisme og gkologi. Begge studerte Holism and Evolution i
detalj, og la den til grunn for sine egne gkologiske arbeider.

Phillips s4 store muligheter for & utvikle en ny og bedre
gkologisk terminologi basert p4 holistisk filosofi, og han
brevvekslet med Smuts om emnet. Resultatet var at Smuts
gjennom sine politiske kontakter fikk generert forskningsmidler
for Phillips, slik at han kunne f3 arbeide i ro og mak med
temaet. Resultatet ble en klassisk artikkel i skologiens historie
kalt The Biotic Community. Hensikten med den terminologien
Phillips genererte, var 4 gi svar p4 hvordan den fargede
befolkningen best kunne administreres som naturressurs. Dette
ga han uttrykk for i en artikkel kalt Man at the Cross-Roads,

der han utviklet sine ideer om hvordan mennesket kunne leve

i fellesskap og harmoni med naturen i et fremtidig biotisk
samfunn. Slik Phillips s& det, sto mennesket foran et radikalt
veivalg med hensyn til holdningen til naturen, med to mulige
veler 4 ga.

Den forste — farlige — veien knyttet Phillips til en
antroposentrisk, mekanistisk filosofi og industriell utnyttelse

av naturressurser som altfor lenge hadde kjennetegnet Vestlig
sivilisasjon. Det var p4 hey tid, argumenterte Phillips, &

bryte ned de kunstige grensene som vestlig kristen filosofi
hadde satt mellom mennesker og resten av naturen. En slik
antroposentrisme undergravde muligheten for en forsoning med
det biotiske fellesskap. Konstruksjonen av en dualisme mellom
naturen og mennesket muliggjorde en fremmedgjerende



mekanistisk naturfilosofi og brutal industrialisering med
pafelgende naturkatastrofer. Bide de fargede og de hvite méitte
bare ansvaret for disse miljgproblemene, og Phillips var den
forste til 4 innremme at de med europeisk bakgrunn var de
som forarsaket mest pdeleggelser. Det var derfor viktig at
urbefolkningen ikke utviklet seg i retning av den @deleggende
vestlige kulturen, siden en slik tendens bare ville fore til storre
miljoproblemer. Vestlig kultur kunne virke degenererende pé
urbefolkningen: hvis fargede bevegde seg ut fra deres respektive
biotiske samfunn og inn til byene, s& kunne de miste evnen til
4 gd ordentlig (pd grunn av moderne transport), miste evnen
til & here skikkelig (pd grunn av urbane lyder), fi nerver og
angst (p4 grunn av aggressive filmer og TV), {4 redusert syn
(p4 grunn av byenes belysning), fi darlige tenner (pd grunn av
syntetisk mat), f dérlig kroppsholdning (av mangel p4 fysisk
aktivitet og pd grunn av bruk av vestlige kler), for bare 4 nevne
noen av de problemer Phillips ramser opp.

Den andre — gode — veien man kunne velge, argumenterte
Phillips, var 4 felge Smuts’ holistiske filosofi og politikk. Et slikt
veivalg mente Phillips ville fore til en ny ekologisk orientert
livsstil og et samfunn der mennesker, dyr og planter ville

leve i et harmonisk fellesskap. I et slikt biosentrisk samfunn
ville alt liv std pé like fot, og dermed f3 lik respekt. Planter

og dyr ville f4 egne naturreservater, og etniske grupperinger
med ulik biotisk bakgrunn skulle likeledes f4 leve i take

med sin natur i egne menneskereservater eller gkologiske
hjemmeland beskyttet fra vestlig mekanistisk naturforst3else.
Urbefolkningen skulle ikke ha frihet til 4 reise, fordi de da

ville bryte ut av de gkologiske relasjonene de hgrte hjemme

i, og dessuten risikere & komme i kontakt med edeleggende
vestlig livsstil. Den allerede biologisk overlegne hvite rase skulle
administrere disse okologiske hjemmelandene ved & kontrollere
de innfadtes hogst og husdyrhold, slik at ikke den skologiske
harmonien kom i ubalanse. Det skulle innfores strenge regler
for ekteskap mellom rasene, slik at menneskenes biologiske
mangfold ble ivaretatt. Samtidig som man satte i gang strenge
kontrolltiltak for & unngd overbefolkning blant de fattige

og kriminelle, skulle man oppmuntre til flere barn blant de
intellektuelle hvite pd grunn av deres biologiske overlegenhet.
Kvinners frigjering skulle ikke oppmuntres, fordi menn i den
humanekologiske familiebalansen er kvinnen overlegen. Ikke
minst homoseksualitet skulle forbys, da dette humangkologisk
sett strider mot menneskets biologi, og dermed med muligheten
for & kunne leve i nerkontakt med naturen i oss og rundt oss.

Alt dette kan synes hardt og brutalt sett med dagens gyne, men
det er viktig & huske p4 at Phillips ikke s& det slik. Tvert i mot.
For ham var det biosentriske samfunn med dets ekologiske
hjemmeland en mulig lesning pd den overhengende miljgkrisen.
Hans visjon om det biotiske fellesskap var for ham lest med
“melken av menneskelig godhet,” der naturen ble tolket i trdd
med Goethes ord: "Hennes krone er kjerlighet.”

Phillips ensket forst og fremst 4 imponere Smuts med sitt
gkofilosofiske arbeide, noe han ogsé lyktes med. Smuts kom
tilbake til makten i 1933 som justisminister, og fra 1939 til
1947 som Syd-Afrikas statsminister og feltmarskalk. I hele
denne perioden frekventerte og brevvekslet Phillips med
Smuts, og alt tyder pd at Smuts hadde en levende interesse

for humanekologien med dens sosial- og miljgpolitiske
implikasjoner. En annen som ogsd imponerte Smuts var Bews
med studier i human gkologi. Sammen med Phillips satte
han det vitenskapelige fundamentet for Smuts’ milje- og

rasepolitikk.

Bews gjorde stor suksess ved Natal University, der han ble
utnevnt til rektor i 1930. Dette forhindret ham ikke i &
publisere en serie humangkologiske arbeider som reflekterer den
administrative oversikt over ulike fag og etniske folkegrupper
han trengte som universitetets administrator. Han fikk
gjennomfort segregering ved universitetet ved hjelp av gkologisk
argumentasjon. Det fantes angivelig "pionérmenn i likhet

med poinérplanter,” som kunne utvikle seg til “klimaks-

typer av menn” hvis bare forholdene ble lagt til rette for

dem ved universitetet.'” Bews brukte hyppig slike analogier
mellom utvikling av planter og mennesker for 4 overbevise sitt
publikum om den gkologiske ngdvendigheten av at den hvite
rasen burde f4 en ledende akademisk rolle.

Hovedpoenget til Bews var 4 f4 sldtt fast det biologiske
grunnlaget for ulike "skologiske klasser” og “en ekologisk
inndeling av menneskeheten.”"! Han argumenterte for at

de klasseskiller, raseskiller og den arbeidsdeling man fant
mellom mennesker var i henhold til naturens orden. Forholdet
mellom fiskere, sjgmenn, arbeidere, prester, medisinmenn,
handelsmenn, herskere, aristokrater, tjenere og si videre var
den naturlige ekologiske orden som hadde utviklet seg mellom
mennesker over millioner av ar. Takket vere ulike klimatiske
forhold hadde enkelte raser utviklet sin sivilisasjon lengre

enn andre. Poenget var her 4 lage en okologisk differensiering

Jan Kristian Smuts




mellom lavt og hoyt sivilisasjonsniva for pd den méten 4 kunne
naturalisere og dermed legitimere rase og klasseskiller. Slike
skiller representerte et gkologisk mangfold og en naturlig
balanse mellom mennesker i det store biotiske fellesskap.

Han utviklet en D.Q. ("Development Quotient”), ved siden
av en L.Q. ("Intelligence Quotient”), som en vitenskapelig
metode for klassifikasjon av ulike menneskers skologiske
klassetilhgrighet. Bews redegjer blant annet for hvordan
arkitektur, musikk, kunst og litteratur har utviklet seg under
ulike biotiske betingelser, og viser hvor mye hoyere hvite
menneskers D.Q. er sammenlignet med ulike grupper av
urbefolkninger. Bews tok heyde for at ikke all utvikling var

av det gode, og at mange miljoproblemer nettopp var skapt

av vestlig kulturs ofte edeleggende forestilling om fremskritt.
Det var derfor desto viktigere at urbefolkningen ikke

utviklet seg i retning av de hvites livsstil, men forble p4 sitt
utviklingsstadium. Han mente at urbefolkning burde skjermes
fra vestlig pavirkning. Den herskende hvite gkologiske klasse
burde sgrge for at de som enni levde i pakt med naturen ble
verende i sine respektive gkologiske hjemmeland og ikke flyttet
inn til byene eller pd annen maéte tok del i vestlig kulcur.

Bews og Phillips’ arbeider i human ekologi ble fulgt med
arguseyne av Smuts, som si i dem ikke bare en realisering av
hans holistiske filosofi, men ogs et vitenskapelig fundament
for hans politikk. Bdde Bews og Phillips var blant de ledende
internasjonale pkologene i sin samtid, og deres arbeid i human
gkologi ble anerkjent som banebrytende ogsé utenfor Syd-
Afrika. Det vil fore for langt 4 redegjore for deres innflytelse
generelt, men det er pd sin plass & vise hvordan Smuts gjorde
bruk av humangkologen i utformingen av Syd-Afrikas rase- og
menneskerettighetspolitikk.

Politisk humangkologi og menneskerettigheter
Humangkologien ga Smuts vitenskapelig belegg for sin
holistiske filosofi om evolusjonen av hoyere og laverestiende
menneskeraser. Med utgangspunke i denne teorien om ulike
personligheter fikk han vedtatt lover som begrenset de fargedes
politiske frihet og mulighet til & kjope egen eiendom.

Smuts hadde en gkologisk forstielse av "menneskets
personlighet” som fulgte hans holistiske personologi, eller leeren
menneskets evolusjonare ulikhet fra sump- og buskmenn

til sublime personligheter som Walt Whitman og Goethe.
Smuts s det slik at noen mennesker var mer mennesker enn
andre, og deres rettigheter skulle distribueres deretter. Ulike
gkologiske samfunn, eller det Phillips kalte biotiske fellesskap,
frembringer ulike menneskepersonligheter som burde ha
tilsvarende grader av borgerrettigheter. Smuts stottet seg ikke
bare pé skologisk forskning, men ogsa pa britisk rettsfilosofi om
hvordan samfunnets sivile lover nedstammer fra naturlige lover.
Ulike urbefolkningsgrupper skulle ha rett til 4 leve segregert

i sine respektive skologiske hjemmeland, for p4 den méten &
kunne leve i trdd med sine respektive personligheters natur og i
harmoni med sitt respektive biotiske fellesskap.

Det var slike grunner som 14 bak Smuts’ utkast til de Forente
nasjoners menneskerettserklering av 1945. Han var en av
hovedsponsorene og forfatteren av det forste utkastet, og ble

respektert for det blant bdde diplomater og politikere. Etter
krigen ble han sigar feiret som en moralsk helt i de viktigste
vestlige media. Det var forst med menneskerettighetsdebat-
tene rundt de Forente nasjoners erklering av 1948 at Smuts
moralske autoritet ble svekket, ikke minst takket vere kritiske
innlegg fra den indiske delegasjonen. I intellektuelle kretser
var det antirasister som W. E. B. Du Bois som startet kritikken
av Smuts, en kritikk som ble gjentatt av mange akademikere,
for eksempel i den private korrespondanse mellom Smuts

og redakteren av Samtiden, Jacob Worm-Miiller. Smuts s&
promoteringen av menneskerettigheter som sitt livsverk og
tok ikke dette lett. Hans siste dagboknotater barer preg av en
folelse av 4 ha feilet bdde moralsk og politisk.

Smuts’ politiske holisme var basert pd hva han mente var en
tolerant filosofi som viste respekt for alle urbefolkningers
iboende rett til selvstyre i trdd med egen tradisjon, livsstil

og samfunn. Disse samfunn hadde i folge humangkologien
utviklet seg ulikt etter tusener av r med evolusjon, fordi de
levde i ulike gkologiske naturomrider. Smuts argumenterte
for at disse samfunn maitte fa leve i trid med sine iboende
egenskaper. Denne holistiske filosofi sgkte 4 ta vare pd
mangfoldet av fellesskapets sosiale dyder og gode former for
liv for ulike raseres personligheter ved hjelp av sosial og etnisk
segregering til ulike biotiske hjemmeland. Humanekologisk
vitenskap ga ham en rekke fakta og nyttig informasjon for en

slik politikk.

Noter

1 Denne artikkelen bygger i sin helhet pa kapittel 2, 4 og 5 i Peder
Anker, Imperial Ecology: Environmental Order in the British Empire,
1895-1945. Cambridge: Harvard University Press, 2001. Leseren vil
finne en fyldigere droftelse og et bredere |noteapparat i denne boken.
2 Boken var ferdig i 1895 og ble senere publisert som Jan Christian
Smuts,,Walt Whitman: A Study in the Evolution of a Personality.
Detroit: Wayne State University Press, 1973.

3 Jan Christian Smuts, "An Inquiry into the Whole,” in William
Keith Hancock og Jean van der Poel (red.), Selections from the Smuts
Papers, vol. 3, (Cambridge: Cambridge University Press, 1966), MS
520, s. 68-83.

4 George W. Gale, John William Bews, Pietermarizburg: University
of Natal Press, 1954., s. 62.

5 John Phillips, Kwame Nkrumah and the Future of Africa, London:
Faber and Faber, 1960, s. 17.

6 Jan Christian Smuts, ”South Africa in Science,” in South African
Journal of Science, vol. 22 (1925), s. 17.

7 Jan Christian Smuts, Holism and Evolution, London: Macmillan,
1926, s. 343.

8 J.E. Bodin, "Holism and Evolution,” in The Personalist, vol. 9
(1928), s. 66-67.

9 John Phillips, "Man at the Cross-Roads,” in Our Changing World-
View, Anonym (red.), 1932, s. 67, 68, 69. Se ogsd John Phillips, “The
Biotic Community,” in journal of Ecology, vol. 19. (1931), s. 1-24.

10 John William Bews, "The Ecological Viewpoint,” in South African
Journal of Science, vol. 28 (1931), s. 13.

11 John William Bews, Human Ecology. Oxford: Oxford University
Press, 1935, begrepene brukes i hele boken, se for eksempel s. 155, 245,
256.



