Copyright 2000 Frankfurter Allgemeine Zeitung GmbH
Frankfurter Allgemeine Zeitung

October 11, 2000

SECTION: Natur und Wissenschaft, Pg. N5, Geistaswissenschaften
LENGTH: 1588 words

HEADLINE: Weihen der Persoenlichkeit

HIGHLIGHT:
Ein dubioser Oekologe mit Einfluss auf die Vereinten Nationen

- BODY:

Waehrend des Treffens von Dumbarton Oaks im Spaetsommer 1944 spielte der suedafrikanische
Staatsmann und General Jan Christian Smuts {1870 bis 1950) sine entscheidende Rolle in den
Verhandlungen, die 1945 zur Gruendung der Vereinten Nationen fuehrten. Nach dem Ersten
Weltkrieg war Smuts als einziger General fuer eine Versoehnung mit Deutschland eingetreten, in
den zwanziger Jahren war er ein begeisterter Befuerworter des Voelkerbundes, und 1945 sah er
in der von ihm mitgeschaffenen suedafrikanischen Union verschiedener Voelker und Kulturen das
Modell fuer eine neue, dauerhafte Weltorganisation.

Im April 1945, im Laufe einer Konferenz des Commonwealth ueber die Vorschlaege zur
Gruendung einer Weltorganisation, ueberraschte Smuts seine voellig unvorbereiteten Kollegen
mit einem ersten, dichterisch kraftvollen Entwurf der Prasambel und des ersten Abschnitts einer
Charta. Der enge Freund Winston Churchills stand kurz nach Kriegsende auf der Hoshe seines
Ansehens und konnte daher von den anwesenden Politikern nicht einfach ignoriert werden.
Zusammen mit dem britischen Diplomaten Charles Webster, der zuvor selbst an einer Pragambel
gearbeitet hatte, gelang es Smuts einen Tag spaeter, eine neue, fuer die Gedankenwelt der
Diplomaten akzeptablere Version vorzulegen, die schliesslich von den versammelten Politikern
unterstuetzt wurde. Mit dieser Praeambel im Gepaeck reiste Smuts im Mai 1945 nach San
Francisco. Im Laufe der Verhandlungen wurden einige Veraenderungen am Text der Praeambel
" vorgenommen. An der Stelle, wo die Vereinten Nationen ihren Glauben an "die Wuerde und den
Wert der menschlichen Person” bekraeftigten, stand in Smuts' Entwurf "menschliche
Persoenlichkeit". '

Oekologie der Apartheid

Smuts war aber nicht nur ein Staatsmann und militaerischer Fuehrer, sondern auch ein
einflussreicher Philosoph und der Mentor einer Generation suedafrikanischer Botaniker und
Oekologen. Der unschuldige Begriff "Persoenlichkeit” war ein zentraler Begriff seiner
allumfassenden Philosophie und seines Menschen- und Naturbildes. Der norwegische
Wissenschaftshistoriker Peder Johan Anker stellt die Quellen von Smuts politischem Denken dar
und zeigt, wie eine ganzheitliche und rassistische Psychologie und Humanoekologie ihren
Ausdruck in Smuts' Entwurf der Praeambel der Charta der Vereinten Nationen fand {Peder .Johan
Anker, The Ecology of Nations. British Imperial Sciences of Nature, 1895-198435, Dissertaticn,
Department of the History of Science, Harvard University, Cambridge 2000).

Bevor Jan Christian Smuts waehrend des Burenkriegs seine Aufgabe in der politischen Arena
fand, hatte er in jungen Jahren die Grundlagen eines umfangreichen philosophischen Systems
gelegt, dem er bis zu seinem Lebensende treu blieb. Nach seinem Studium in Stellenbosch ging
- Smuts 1891 nach Cambridge, wo er innerhalb kuerzester Zeit sein Jurastudium abschloss.
Danach erhielt er ein Stipendium, das ihm erlaubte, ein Buch ueber ein Thema seiner Wahi zu
schreiben. In diesem erst 1973 verceffentlichten Buch beschrieb Smuts die "biologische
Evolution” seines Lieblingsautors Walt Whitman. Nach Ansicht von Smuts hatte Whitman, wie




Goethe, den hoechsten Grad der Persoenlichkeitsentwicklung erreicht. Die Stadien dieser
Entwicklung entsprachen den Stadien eines sich entwickelnden, wachsenden Organismus.
Whitman, so Smuts, habe sich zu einem "Ganzen" entwickelt, in dem das Organische, Soziale
und Intellektuelle harmonisch zusammenwirkten. Die Vorstellung von "hohen™ und "niedrigen”
Persoenlichkeiten wurde spaeter zur Grundlage der Politik von Smuts gegenueber Schwarzen
und Indern in Suedafrika. :

Die Zivilisationen waren auf einer Stufenleiter angeordnet, und Rechte konnten nur als “Funktion
der Persoeniichkeit" zugeteilt werden. Ein Schwarzer oder Inder konnte mit vollen Rechten
ueberhaupt nichts anfangen. Rechtlich und wirtschaftlich hatte jede Bevoelkerungsgruppe den
Platz, der ihr zustand. Smuts war ein gemaessigter Rassist. Denn waehrend die
suedafrikanischen Nationalisten fuer eine strikte Trennung von Weissen und Farbigen eintraten,
liess Smuts die Moeglichkeit zu, dass Inder und Schwarze in ferner Zukuntt ihre "Persoenlichkeit”
den Weissen annaeherten, eine Entwicklung, die durch eine teilweise Integration der farbigen
Bevoelkerung in industrielle Arbeitsprozesse unterstuetzt werden konnte. Die '
Bergbaugesellschaften, immer auf der Suche nach billigen Arbeitskrasften, waren daher die
wichtigsten Verbuendeten von Smuts.

Jan Smuts entwickelte seine philosophischen Ideen in den zwanziger Jahren weiter. 1926

_ veroeffentlichte er sein Werk "Holism and Evolution®, in dem der Begriff Holismus zum erstenmal
auftaucht. Mit diesem philosophischen System wollte Smuts dem Reduktionismus
entgegentreten. Seine Philosophie beruhte auf dem Gedanken, dass die gesamte Welt ein
lebendes Ganzes sei und $0 auch jeder Mikroorganismus und jede Seele, die wiederum mit
anderen Ganzheiten die lebendige Welt bildeten.

Herrschaft durch Ganzheit

Keine dieser Einheiten konnte auf das mechanische Zusammenwirken der einzelnen Teile
reduziert werden. Es gab allerdings "hoehere” und "niedere" Ganzheiten, die sich auf einer
Stufenleiter anordnen liessen. Um dem hoechsten Ganzen zu dienen, mussten sich ihm alle
niederen Einheiten unterordnen. in "Holism and Evolution" fuehrte Smuts auch seine Lehre der
"Personologie” ein. Eine Seele zeichnet sich durch die Faehigkeit aus, die soziale und natuerliche
Umwelt zu organisieren. Verschiedene Ebenen dieser Faehigkeit fuehren zu verschiedenen
Kulturstufen, die man nicht ohne weiteres ineinander ueberfuehren kann und die ihren eigenen
Gesetzen gehorchen.

In der Wissenschaft wurden die holistischen Ideen von Smuts vor allem von Botanikern rasch
rezipiert. Seine eifrigsten Schueler waren John William Bews und John Phillips. Phillips schuf den
Begriff der "biotischen Gemeinschaft”, an der Pflanzen, Menschen und Tiere in Wechselwirkung
teilhaben, und beschrieb diese Gemeinschaften mit Begriffen wie Kooperation, Harmonie und
Gegenseitigkeit. Diese Auffassung der Natur bedeutete, dass Schwarzen eine volle Autonomie
nicht zugestanden werden konnte. Denn dadurch wuerde das ganzheitliche Verhaeltnis dieser
Bevoelkerungsgruppe zu ihrem Lebensraum zerstoert und die Harmonie des Ganzen bedroht.

Auch John William Bews stimmte mit Smuts darin ueberein, dass die Grenzen zwischen Natur
und Mensch ueberwunden werden muessten. In seinem Buch "Human Ecology” (1935), das
Smuts mit einem Vorwort versah, stellte Bews die menschliche Evolution, in Analogie zur
Entwicklung von Pflanzengemeinschaften, in verschiedenen biotischen Gemeinschaften dar. Die
Menschheit habe eine oekologische Arbeitsteilung entwickelt, die sich in der Beherrschung der
Umwelt und der Wirtschaftsstruktur ausdruecke. Diese Arbeitsteilung zu ignorieren sei politisch
leichtfertig und gefaehrde die natuerlichen Lebensgrundlagen.

Lehrmeister der Gegenkultur

Diese Arbeiten unterstuetzten die Ideen von Smuts ueber die Rechte und die Stellung
verschiedener Bevoelkerungsgruppen. Nicht alle menschlichen "Persoenlichkeiten” sind gleich.



Ihre biclogische Umwelt und ihre Faehigkeit, ganzheitlich in ihr zu leben, bestimmen, welche
Rechte ihnen zugestanden werden koennen. Segregation erlaubt den verschiedenen Gruppen,
sich nach ihren eigenen Gesetzen zu entwickeln. Smuts Einsatz fuer die Vereinten Nationen gait
daher nicht der Unterstuetzung individueller Menschenrechte, sondern sollte verhindern, dass
Kriege die Ganzheit des Systems der Nationien bedrohten.

Aber die Philosophie von Smuts erlaubte es, Gewalt innerhalb einer Nation zu rechtfertigen.

Wenn Schwarze und Inder Rechte forderten, die Smuts ihnen nicht zugestehen wollte, weil sie
seiner Ansicht nach zu ihrer Lebensweise, ihrer "Persoenlichkeit" nicht passten, hatte er keine
Hemmungen, die Polizei einzusetzen, um den Widerstand zu brechen. Aber mit seinem Einsatz _
fuer die Vereinten Nationen untergrub Smuts seine Position in Suedafrika. Seine Gegner konnten
sich auf die Charta der Vereinten Nationen berufen und davon ausgehen, dass nur wenige die
Grundlagen und Ziele von Smuts Philosophie teilten oder auch nur davon wussten.

Die Arbeit Ankers wirft ein neues Licht auf die politischen Ansprueche der Oekologie. Nicht nur
Jan Smuts und seine Gefolgsleute, auch ihre britischen Gegenspieler wie Arthur Tansley, der
Schoepfer des Begriffs "Oekosystem”, und Julian Huxley, der erste Generaldirektor der Unesco,
integrierten den Menschen mit der Hilfe von Anleihen aus der Psychologie und Psychoanalyse in
den Naturhaushalt. Beide Denkschulen unterwarfen alle Sphaeren menschlicher Aktivitaet dem
Diktat angeblicher oekologischer Notwendigkeiten. In Suedafrika und Grossbritannien wurde die
Oekologie als ein Mittel sozialer Kontrolle angesehen.

Nur die Oekologen waren nicht Teil dieser Einheit aus Natur und Mensch, sie waren die
paternalistischen Gestalter und Kontrolleure dieses Systems. Die neue Wissenschaft sollte im
Sueden das Zusammenleben von Rassen und Kulturen und im Norden das Gleichgewicht von
Stadt und Land, von zentraler Gewalt und Kolonhien garantieren und gestalten. Manche
Oekologen dieser ersten Generation wurden die Lehrmeister der Gegenkuitur der sechziger
Jahre, und vieles von dem, was heute selbstverstaendlich erscheint - dass der Mensch ein Teil
der Natur ist und viele globale Probleme oekclogische sind -, hat seinen Ursprung nicht in den
sechziger Jahren, sondern am Anfang des Jahrhunderts in einem zerrissenen Land wie
Suedafrika.

THOMAS WEBER
LANGUAGE: GERMAN: DEUTSCH

LOAD-DATE: October 12, 2000




