tekst Peder Anker




me Naess mener at mil-

jeproblemene pr. defi-
nisjon er fremkalt av
«(..) en dypt forankret
il st tnaferiell  produksjons
g forbruks-ideologi (..}». I falge dypeakologien er
2t en nwdvendig sammenheng mellom den libe-
e tradisjons menneskebilde og det moderne
mfunns miljsadeleggelser. En vekstekonomi er
nytiet til akkumnulasjon av materielle goder, en

ckumulasjon som ljennetegnes ved en grunn-

ggende forveksling av mal og midler; pengene
r det materielle er blitt mal istedet for midler.
pp mot det materialistiske konsumsamfunn
«livskvalitetssamfunmet».
er den liberale filosofi fokuserer pa individene

sdter dypskologene
g privat-sfzeren lanserer dypekologene den gode
sigs-sfaere», der menneske og natur ikke kan ses
& som adskilte enheter. Denne motsetningen
iellom dypskologien, og den «grunne» liberale
losofien kan derved framstilles som en klassisk
witetning mellom kommunitaristisk og liberal
losofi.

lkologisk kommunitarisme
kommunitarismen stir individet og samfunnet i
jensidig forhold til hverandre. Forskjellen pa tra-
isjonelle kommunitarister, som Aristoteles og
legel og dypéko]ogien er at for de farstnevnte s
tvikler individene et sosialt selv innenfor et sosi-
It system, mens Naess f.eks. gar ut fra at mennes-
et kan utvikle et gkologisk selv innenfor et sko-
1gisk samfunn,

Hvis man folker Nass ultimate norm «Sok .

Uistendig
ovedforskjellen mellom en liberal og kommuni-
wistisk posisjon bedre fram. I folge filosofen
harles Taylor er forskjellen at: (the liberals) give
rimacy to individual rights and freedom, and at

selvrealisering» isolert kommer

e other (communitarian) give higher priority to
ommunity life or the good of collectives.»

Innenfor liberal tenkning prgver man & bote p& miljoskadene med

«barekraftig pkonomisk utvikling». Dette moter sterk kritikk fra

dypokologene. De mener den liberale lgsningen er «grunn», og at den

ikke tar hensyn til dypere gkologiske relasjoner mellom menneskei

og natur. Men er dypgkologien ogsé antiliberal i den mer daglig-

dagse betydningen «intolerant og fundamentalistisk»?

Kommunitaristisk «selvrea]jSering» er etter dette
en utfeldelse av dyder i et sosialt fellesskap, Det
dypeste i mennesket forbinder egoet, hvis det
finnes et ego, med andre mennesker i et sosialt
fellesskap. I motsetning til en liberal tradisjon, har
det sosiale dermed en filosofisk forankring. Naess
gir et betegnende uttrykk for dette: «Det er i filo-
sofisk forstand en intern relasjon mellom de
enkelte skapninger og helheten. Definisjonen av
deg og meg, hvis den kan gjares presis, kan ikke
stoppe ved huden, ved organismen. Du er nadt til

4 fortsette pa en méite utenfor organismens.

Det felger i likhet med Aristoteles, at vi er sosi--

ale vesener. Selvrealisering innebarer ikke reali-
sering av privaisferen, men aktualisering av indi-
videts iboende muligheter som deler av en sosial-
sfeere, der graden av realisering tilsvarer graden
av dyd. Dersom ens natur er del av en helhet vil
selvrealiseringen bestd i at enhver finner sin plass
i helheten, i bios-sfacren. P& samme méte som hel-
heten er mer enn summen av delene, utgjar
«almenviljen» mer erm summen av «alles vilje»,
Dette er en teleologisk virkelighetsoppfatning der
alle har et formél og en malhierarkisk plass i et
hele. Tanken om et sliki selvforsynt samfunn tar
utgangspunkt i menneskets natur og mening, der
mening ma forstds som det 4 leve i overensstem-
melse med en overordnet ide om det gode liv.
Mens kommunitaristene oppfatter solidaritet og
deltakelse som en basis for demokratiet forstar de
liberale offentlig debatt som en meningsfull forut-
setning for felles konstituering av felles lover og
regler. I praksis betyr dette en narmere forbin-
delse mellom stat og samfunn hos kommunitaris-
tene. Taylor knytter denne til en wkologisk forsta-
else. Han leser f.eks. Heideggers sprikfilosofi som
en - «dyp» gkologisk posisjon: «.the human
essence can be the basis of an ecologiéal politics,
founded on something deeper than an instrumen-
tal calculation of the conditions of our survival
(though that itself ought to be enough to alarm

us). It can be the basis of in one sense a «deep»
edologﬁx Det er dermed ikke sagt at Taylor slut-
ter seg til Neess” gkosofi. Den generelle kommuni-
taristiske kritikken av liberal tenking er i utgangs-
punktet en kritikk av en inadekvat selvforstielse
og menneskebilde.

Hritikk av dat liberale

Nar Kant begrunner universelle handlingsnormer

ut fra en undersskelse av ren fornuft, kan han
ikke si noe om et moralsk fellesskap. Det er en

- innadvend fokusering som etter sigende kan fore

til en feilaktig forstaelse av et sosialt fellesskap,
En innadvendt individualitetsforstdelse stimule-
rer ikke il deltakelse i fellesskapets problemer.
Det liberale individet nar angivelig aldri utover

sin  naviebeskuende privatsfere. Kommunita-

ristene kritiserer de liberales oppfatning om at
hvis alle fotf]ger's:'i'h egeninteresse forer det ot
universelle rettigheter for alle. Liberalismens indi-
vid blir derimot manifestert ved & trosse det sosi-
ale, hvilket ma oppfattes som en misforstatt «selv-
realisering». Fokuseringen pd en liberal privat-
sfaere, il forskjell fra bios-sfaren, medferer inak-
tivitet overfor bide miljgarbeid og svakerestilte
grupper. Neess forstdr liberalismen som «en norm
for ikke-innblanding nér en gruppe eller klasse
utbytter, utsuger, dominerer eller manipulerer en
annen gruppe eller kiasse- eventuelt truer med
dens utryddelse. Slike prosesser ma ifelge denne
Liberalisme overlates, som ved ekstrem fribryt-
ning, til kreftenes frie spill- herav betegnelsen
«liberai», latin for fri». Men Naess” dypoekologi er
ikke bare en slik vulgeer-marxistisk kritikk, men
saker ogsd 4 ta vare pa «liberale» verdier, herav
slagordet; «Hverken Hl hayre eller venstre, men
foran !». Neass vil unngd en ikke-innblandings
liberalisme til fordel for aksjonisme basert pa
identifikasjon med de undertrykkede. Bare innen-
for et verdisystem far individualitet en positiv

betydning: «(..} mening far den positive vurde-




ring (av individualitet) bare innenfor et verdisy-
stem hvor normer for individualitetsutfoldelse og
kollektivisme (i ulike betydninger av ordet) blir
konfrontert med hverandre 0g en verdipriorite-
ring blir antydet-(..}». T aksjonismen og mangfol-
det dytkes det individuele seerpreg inmenfor kol-
lektivistisk-ideciogiske grupper. Forutsatt at indi-
viduelle sartrelk ikke bryter med kollektivis-
mens maélsetninger, kan man vare individualis-
tisk innenfor et kollektiv, f.eks. i en kibbutz.
Innenfor en slik akologisk kontekst er individua-
litet essensielt. Den dypokologiske forstielse av
mangfold ma derfor karakteriseres som et mang-
fold innenfor rammen av symbiotiske relasjoner i
den biotiske kommune, og ikke som mangesidig-
het innenfor den liberale konstitusjon og destruk-
tive konkurransesamfunn,

Dypekologien og Hobbas

Hvordan skal en slik endring fra den mnadekvate
- og sdeleggende liberale konstitusjon med ego-
realiserende individer, til det eko-sosiale sam-
furm gjennomferes? Bortsett ifra at overgangen
skal vare ikke-voldelig og aksjonistisk, finnes
ingen videre presisering. Hvis man godtar at et
potitisk samfunn ikke kan eksistere uten et makt-
system, er det rimelig 4 anta at den «eko-sosiale»-
enhet mé styres av et maktsystem som kan hindre
at enkeltmennesker faller tilbake tit den liberale
privai-sfmren og det liberalistiske konkurranse-
samfunnet. For ytterligere. bestemimelse av dette
potensielle makisystern, kreves en systematisk
giennomgang  av dypekologiens syn pa det
«grunne» liberale menneskesynet. .

En dypekologisk beskrivelse av de «grunne»
kan veere: De lever som ufrie slaver under begjee-
ret, som driver dem inn i et lap eﬁer flere materi-

elle goder, tekniske losninger og kortsiktig mate-
riell gevinst. Dette skader menneskenes primaere -

livshetingelse; den ekologiske balanse og mecdfa-
rer ent kamp i form av plyndring av almenningen
og felles miljs, der de skadelidende forst og
fremst er fremtidige generasjoner.

En slik oppfatning av industrisamfunnet har
flere likhetstrekk med Hobbes naturtilstand. Det
vil ikke si at dagens liberale samfunn er totalt fritt
for lover og regler, men at de som lever med ina-
dekvat selvrealisering har en selv-forstielse blot-
tet for dypekologiske normer. Dypekologiens
politiske problem er ikke de frie bergerne i den
«pko-sosiale enhet», men de ufrie «grunne», som
lever innenfor en maktlogikk blottet for lover og
normer for et ansvarlig skologisk samfunn.
Tilstanden er preget av «alles kamp mot alle» for )
a overleve i konkurransesamfunnet. Kampen eret
resultat av maktrelasjonenes indre logikk og
falger ikke av menneskenes sletthet. Tilstanden er

uten ramunebetingelser, regler efler normer for en
skologisk livsstil. Innenfor den positive rett er alt
tillatt for & lede. Bak streben etter ekonomisk
vekst, finnies det angivelig ingen normative ideer
eller méalsettinger. ’

I motsetning til Hobbes, har Neess® ekosofi
verkén noen kontraktuell teori om opphevelse av
«naturtilstanden», eller noen alternativ politisk
teori. Spersmél knytiet til eventuell opprettelse
av en «gko-Suveren» blir ikke diskutert. Naess
fremhever bare at «grasrota» ikke snsker konkur-

. ransesamfunnet og at flertallet av befolkningen

foretrekker & leve skologisk forsvarlig i et‘milj:a-
vennlig samfunn: «(..) det norske folk er mer mil-
jevennlig enn dets partipélitikk tyder pé. (.)vér
politikk er mer miljsfiendtlig enn hva folkeme-
ningen skulle tilsi, Vart lovp,riste demokrati svik-
ter her sin oppgave». Naess har ikke forsekt 4

‘systematisere statistiske belegg for hva «det

norske folk» mener, men viser isteden til en
undeisekelg.e fra USA som stetter opp om hans
teser. Den Kkonfroversiclle péstand ‘om «det
norske folk» og «demokratiet som svikter» har
derfor et sveeri usikkert empirisk belegg. Det er

et sympatisk trekk at Neess tar «grasrota» filoso-
tisk alvorlig, men hvorfor vurderer ilke Neess

2

statsvitenskaplig - forskning for 4

' bekrefte/avkrefte sine péstander? Statistiske

undersgkelser av «folkemeningen» i Norge viser
fakiisk det motsatte av hva Namss hevder.
Politikere og byrakrater gir utirykk for sterkere
miljeprioriteringer enn sine velgere {(NTBR-rap-
port 1992:1,69f). Det er videre grumm til & sperre
hvorfor ikke Nmzss systematisk undersaker det
man kan oppfatie som «grasrotas» krav om et
rimelig rettsvesen? ‘

Hva «det norske folk» mitte mene om milje-
vein rokker likevel ikke ved det hobbesianske
problem. For Hobbes var det ikke «folket» som
var problematisk, men de f4 naturlig aggressive
og dumdristige som saker makt, penger og status.
Hvordan vil Naess kontrollere de £4 som bryter ut
og foretrelkker «& dra til helvete pa ferste klasse»,
de som synes det er bedre med et kort og materi-
elt rikt liv selv om det ferer il en total edeleg-
gelse av jorda? En som aksepterer beskrivelsen av
den liberale naturtilstanden ville sannsynligvis
godta at alle berarte parter burde avgi sin makt




for & overfere denne til en skologisk opplyst
Suveren. Dette behaver ikke nzdvendigvis 4 veere
noen enchersker, slik Hebbes foreslo, men kan
0gsé tenkes som en folkesuveren. Suverenen skal
pése at potensielle utbrytere lever skologisk for-
svarlig. Det problematiske og antiliberale ved en
slik dyp-ekologisk suveren er at den ikke legiti-
merer maktbruk overfor utbryteren ut fra rettfer-
dighetsprinsipper, men ut fra i siste instans en
#kosofi om det gode liv. Ogsa Hobbes legitimerer
maktbrulk, men det er utfra en teori om naturlover
som er uavherigig av individenes egne verdiprefe-
ranser om det gode liv. Hos Hobbes legitimeres
Suverenens uinnskrenkede makt utfra en kontrakt
mellom aktorene, men der Suverenen opptrer fritt
i forhold til denne kontrakien.

Tilhengere av den dypekologiske bevegelse ma
g4 langt i remning av & innfore en hobbesiansk
Suveren som kan kontrollere ved fysisk makt at
ogsd utbryterne av det wkologiske samfunnet
lever skologisk. Som sko-marxisten Hartvig
Swtra si treffende uttrykker det: «Jamvekt-sam-
funnet er ikkje noko urtete selskap», det er et
gront diktatar, ‘

Bypokologen og den gode liveferset

Malet for dypekologen er den gode livsfersel og
sympatisk identifikasjon mellom alle livsformer.
Siden godet er 4 strebe etter skologisk enhet, ma
ogsa den gko-sosiale enheten veere god. Neess

starter her med et ukontroversielt premiss om
verdien av identifikasjon mellom individer og
trekker ut fra dette en kontroversiell slutning om
det etterstrebelsesverdige ved et enhetlig felles-
skap. For at denne sosiale enhet skal kunne sies &
vare etterstrebelsesverdig, m& den imidlertidig
0gsd vare rettferdig. Dersom dypekologien er
ufullstendig hva angdr spersmalet om rettferdig-
het, er det plausibelt & anta at «sko-sosial enhet»
ikke alltid er etterstrebelsesverdig og dermed ikke
alltid god.

Dypekologien forsvarer en rettferdighetstermi-
nologi som har en sosial og ikke kontraktuell for-
ankring. Det er derfor viktigere for dypekologien
& Kargjore det sosiale enn det retiferdige.
Spetsmilet blir da hvorvidt det finnes en dypsko-
logisk posisjon med et radikalt wlikt begrep om
rettferdighet enn den tradisjonelle dypekologien
har? Dette kan eventuelt fore med seg betenkelige

politiske impﬂésjoner, dersom forholdet ikke
regulert av en felles rettsforstielse, Den australg]
filosofen Warwick Fox” demonstrerer i sin doktc
grad hvordan ikke-miljovennlige skosofier k:
utvikles gjennom en dyp refleksjon over d
Gode. Fox hevder at det er teoretisk mudig & stil
dype gkosofiske spersmal uten at det farer (] ¢
wkosofisk posisjon: «(..The central issue is of whe
her. or not deep ecological views can clearly 1
shown to be arrived at by a process of askir
deeper questions than those that are asked in fo
mulating shallow ecological views». Fox viser |
antroposentriske posisjoner som ikke er miljs
vennlige (i Neess™ betydning) kan utvikles ved
stile dype wkosofiske sparsmal om «Guds vilje
Noe forenklet er Fox argument at «folg Gue
vilie» en dyp norm, og siden det stir i Bibelen ;
man adlyder Guds vilje ved 4 legge jorden {kolc
gien} under seg strider denne dypwkologisk
normen mot Nass sin posisjon. Ut fra slike pre
blemer forkaster Fox begrepet «dyp» som it
egnet til 4 skille antroposentrisk fra ekosentris
filosofi. _ . _

Dette betyr at dypekologiens forstielse av de
gode liv star i konflikt med tithengeren av «Gud
{dypekologiske) viljes. Spersmalet blir da hvos
dan man kan feve i et dypekologisk stabilt «ikke
voldelig» samfunn med minst to radikalt ulik
forstielser av hvordan man ber leve et godt liv
Hvis det finnes minst to dype forstaelser av ska
sosial enhet», hvorav minst en er ilke-miljpvenn
lig, medferer dette at man m3 ha et kriteriun
som kan etablere et rimelig skille mellom den
slik at de ikke star i uregulert konflikt. Hverke:
Fox eller Naess er oppmerksom p4 at den dyps
kologiske bevegelse mangler et rettferdighetskri
terium som kan skille mellom ulike dype forsts
elser. Det er nettopp slike rettferdighetsprinsip
per (eller kontrakter) som Kjerinetegner libera
filosofi. I et liberalt samfunn er det helt sentral
med verdiprinsipper som kan pase at en oppfat
ning av hva som dypest sett er «det gode granme
Liv» ikke hindrer andre forstielser ay hvordar
man dypest sett ber leve et godt liv. Nar Nase
med «selvrealisering for aile» sikter il alle dem
innenfor bevegelsen, er en slik snever ékstensjon
av begrepet «alle» urettferdig for alle de (dype
0g grunne) som befinner seg utenfor den dype-
kologiske bevegelse. En politisk praktisering av
denne ureit vil vere i strid med den demokra-
tiske konstitusjon. Mangelen p3 et eller flere rett-
ferdighetsprinsipp som kan skille mellom og
anerkjenne andre dype og grunne posisjoner er
et intolerant og fundamentalistisk trekk ved den
dypekologiske bevegelse. Dypekologien legger
her grunnlaget for de gode gremne hensikters
tyranni. ’




